
 

Entrevista: 
Guilhermina Augusti 

Lucia Dias Costa Barros e Reinan Ramos dos Santos 

  



Guilhermina Augusti é artista plástica e estudante de Filosofia, nascida em São Paulo 
e atualmente residente no Rio de Janeiro. Seu trabalho investiga a eclosão da 
racialidade, abordando questões relacionadas ao “corpo” em uma perspectiva outra 
de humanidade, integrando elementos da natureza, geometria, simbologia e 
adinkras. Essas questões são traduzidas em diversas linguagens como a serigrafia, a 
arte digital, bandeiras e escrita.  

Em 2022 recebeu o 8° Prêmio Artes Tomie Ohtake, a edição voltada para artistas 
mulheres cis e trans e pessoas não binárias e foi premiada com a medalha da ordem 
do mérito cultural carioca pela Prefeitura do Rio de Janeiro. No mesmo ano, foi a 5° 
artista convidada a hastear uma bandeira no Museu de Arte do Rio e realizou sua 
primeira exposição individual no Museu da História e da Cultura Afro-Brasileira 
(MUHCAB) intitulada “Atos/Simbologias”. Em 2023 foi uma das indicadas ao Prêmio 
Pipa. 



Entrevista por Lucia Dias Costa Barros e Reinan Ramos dos Santos 
  

Alter: Em 2023, você inaugurou sua primeira exposição individual no Museu da 
História e da Cultura   Afro-Brasileira, na Pequena África, no Rio de Janeiro. A 
mostra chamada Atos/Simbologias está   dividida, como lemos no texto de 
apresentação do curador Caíque Cavalcanti, “em três eixos   conceituais: habitar a 
cidade, habitar a lua e eclosão”. Em que medida a preocupação com a elaboração 
conceitual ou filosófica está presente em sua prática artística? Tais dimensões são 
separáveis?  

Guilhermina Augusti: Todo meu arranjo conceitual e a construção das obras estão 
interligados, mas construirei um caminho que exiba de forma mais sucinta tal motivo. 
Sou graduanda em filosofia e, além disso, a filosofia me acompanha extra ambiente 
acadêmico. Penso que frequentemente a filosofia se dissolve em outras linguagens 
para investigar questões variadas e densas, como acontece no meu trabalho com as 
artes visuais – com isso, podemos compreender que não é possível fazer uma divisão 
tão estrita entre conceito e prática. Ainda, sempre sinalizo a filosofia como a principal 
estrutura nos meus trabalhos, assim não acredito em uma divisão   entre ambas as 
coisas, não seria possível separar o espectro visual materializado em pintura, 
bandeira ou serigrafia da própria motivação filosófica.   

Mas para além dessas informações, num parâmetro que atravessa meu trabalho e vai 
além dele, pouco acredito no aspecto linguístico deslocado de um contexto prático, 
mesmo que essa linguagem produza significantes distintos de acordo com falante e 
atos intencionais. Por exemplo, a palavra “escurecer”, bastante utilizada no meu 
trabalho, significa segundo atos intencionais que atribuem a ela valores variados, que 
fazem com que ela produza significantes distintos. Ou seja, esse "escuro" pode se 
referir a um aspecto tonal, ou àquilo que torna um elemento diferente de outro por 
atribuições ontológicas, sociais, raciais. Aqui temos duas compreensões lógicas que 
nos fornecem concepções distintas da significação de “escuro”, indeterminante ou 
definitiva, visível ou não-visível, eu ou outro, permanente ou uma fragilidade.  

Digo todas essas coisas pelo motivo de que me lembram do fazer pintura, serigrafia 
ou qualquer outro ato artístico visual prático, no qual a utilização de objetos 
geométricos como tridentes, círculos e flechas nas cores preto, verde e vermelho 
possivelmente no Brasil se ligam a um contexto afro-brasileiro. Contudo, utilizo desse 
espaço para responder à pergunta a partir de   outro eixo, sinalizando que minha 
pesquisa neste momento,   agora, no que tange a filosofia e   as artes visuais, está 
interessada em uma genealogia estética compreendida enquanto tradição afro-
brasileira, está interessada na totalidade signográfica, na derrocada dos termos 
raciais  essencializadores, ou mesmo, nos termos de Achille Mbembe, na "declosão".   

Por fim, acredito muito no gesto do improviso, seja no contexto musical como no 
som de Djalma Corrêa, na construção geométrica como nos trabalhos de Rubem 
Valentim e Yêdamaria, em que o ato da improvisação está intrinsecamente ligado a 
um aspecto de tradição, pelo motivo de conceber uma colisão, fissura, rachadura ou 
mesmo corte com aquilo mesmo que o próprio  sujeito negro pode figurar. 

￼62



A: Em suas obras, você afirma combater a “fixação essencialista promovida pela 
colonialidade”.  Isto, através de um trabalho de pesquisa que além de plástica e 1

visual, passa pela palavra e pelo discurso. Quais as suas estratégias para tornar 
menos rígidos os espaços dominados por práticas artísticas e filosóficas nas quais 
ainda perdura a metafísica moderna, ou seja,  eurocentrada? 

G.A.: Questão densa, como deve ser. Interessante, pois, em alguns pontos, essa 
questão me leva à primeira. Quando comecei a fazer artes visuais, eu senti uma certa 
pressão para que eu trabalhasse com certo conjunto contextual, frequentemente 
direcionado a autoras travestis   negras. Antes de qualquer colocação, me antecipo e 
sinalizo que o problema que identifico não está em poder falar sobre x ou y, pintar 
sobre a ou b, mas atribuir que certa corporalidade deve tratar sobre tal questão, e 
ainda tratar sobre essa questão em termos reducionistas.   

Ocorre no circuito das artes visuais um fetichismo proveniente do próprio sistema 
artístico   preocupado com questões “identitárias” (leia-se entre muitas aspas), 
neoliberal, que capta certas propriedades relevantes a ela a fim de tornar aquilo 
vendável. Espera-se que uma autora negra trabalhe certa visualidade e conceitue 
delimitadamente, espera-se que uma autora feminina cis trabalhe com certa 
visualidade e conceitue de forma delimitada seu trabalho, espera-se que uma autora 
trans trabalhe com certa visualidade e conceitue delimitadamente seu trabalho – 
sendo que esse "espera-se" está frequentemente ligado a um conjunto fetichista, 
reducionista, essencializador em um imaginário social que aloca também curadores, 
críticos, galeristas e instituições.  

Diante disso, tornar os espaços menos rígidos é compreender que há muitas 
camadas   estruturadas em fazer com que as coisas permaneçam as mesmas, ao 
nomear o “diferente”, a   “diversidade” e o “estrangeiro” como naturais. O que posso 
fazer para mudar isso? Como mudar esse permanecer? 

Todo dia continuamos, repetimos, e relembramos essa razão transcendental que se 
consolidou   nesses mais de 500 anos de Brasil, todo dia, como nomeia a filósofa 
Denise Ferreira da Silva,   reproduzimos a "arquitetura jurídica e econômica da 
diferença racial", de gênero e de tantas outras. Como descontinuar, como fazer com 
que as coisas deixem de ser repetidas? A todo momento me recordo do meu esforço 
de descontinuar as ideias de que quando “eu” me apresento, ou apresento um 
trabalho, critérios como raça, gênero e outros dentro do campo da identidade 
chegam primeiro, quase que me apresentam e me delimitam antes mesmo de eu 
falar meu simples nome, e o que de fato eu sou.  

Meu desejo está em atribuir forças para descontinuar as práticas de essencialização, 
determinação e limitação do que eu possa ser ou fazer, forças essas capazes de abalar 
as coisas no intuito de que elas não continuem, que as repetições dessas violências 
seja interrompida. 

Me lembro de minha bandeira “NEGROREFERENCIAR A REALIDADE — PRESENTIFICAR 
O  IMPOSSÍVEL”. 

￼63



￼64



A: Um dos seus trabalhos com maior visibilidade foi a bandeira ATRAVECAR 
ESCURECER , hasteada   no Museu de Arte do Rio durante o primeiro semestre de 2

2022, fazendo de você a quinta artista a tê-lo feito. A bandeira é um concentrado 
dos temas que permeiam sua obra, como as questões de raça e de gênero, o 
problema da escrita, o geometrismo e abstracionismo afro brasileiros, a 
simbologia Adinkra e o cromatismo. As palavras "atravecar" e "escurecer" podem 
ser lidas na sua bandeira tanto no infinitivo quanto no imperativo. Mas você 
reivindica o infinitivo.  Por que? 

G.A.: Assumindo que a realidade em que estamos inseridos, o real da colonialidade, 
do capitalismo, das forças tirânicas que promovem o desaparecimento de indivíduos 
e comunidades inteiras pode chegar ao fim, ou seja, que as forças que mantêm 
vigente esse real não é indestrutível, e possivelmente é mais frágil do que podemos 
imaginar.   Com isso, há sempre um “real” constituído como autoevidente, como 
natural, como imutável em um jogo de permanência, mas essa própria permanência 
em si não é, e nem deve ser tomada como inabalável. 

Quando faço o uso do signo da bandeira, primeiro, estou interessada em questionar 
a própria ideia de bandeira enquanto um signo frequentemente vinculado a um 
arsenal que produz   contextos e condições de exclusão. No meu trabalho essa 
materialidade está investigando   elementos tensionadores. Um signo levantado ao 
céu que evidencia no infinitivo duas palavras que tensionam o próprio leitor, 
ATRAVECAR ESCURECER não direciona a ninguém, não parte de ninguém, é um fazer, 
um a ser-feito, um sendo feito, porém, um jamais feito. 

Ainda na sua concepção, ambas as palavras se relacionam fortemente com outras. 
"Atravecar" em sua origem está relacionada com "atravessar". Sempre que 
atravessamos, partimos de um ponto x para o y, e o que fica no ponto x e o que há no 
ponto y é parte da questão. Continuo descobrindo sentidos de ATRAVECAR. Até onde 
as palavras chegam? 

Uma provocação inadequada que combina contextos de grupos específicos para a 
criação de   uma nova palavra, que agora não é individual. Esse aspecto ontológico é 
uma provação mesmo, mas também é uma improvisação, esse gesto de quebra de 
ritmo de algo já feito, um abandono de sentidos da linguagem, como se agora essa 
palavra seguisse outras forças que não fossem  redutoras. 

Escurecer é isso, obviamente tem um aspecto físico tonal, próprio do sentido da 
palavra, mas   também carrega uma série de significantes que se relaciona com 
grupos específicos.  

Tive agora um breve presságio da imagem específica que veio à cabeça quando criei 
a bandeira, entre essas duas palavras uma flecha vermelha. No ato de criação me veio 
o plano cartesiano, a geometria. E penso na geometria como esse campo que 
possibilita um debate sobre a   linguagem, sobre signo, sobre tantas outras coisas 
indizíveis. 

￼65



A: A simbologia Adinkra, que você investiga nas suas obras, têm signos que são 
baseados em   corpos celestes, vegetais e humanos. No seu trabalho com artes 
digitais você também explora   figuras de animais. Essa perspectiva outra que a da 
humanidade dialoga, em seu trabalho,  com a questão da eclosão? De que modo? 

G.A.: Penso que a melhor forma de responder tal questão seja seguindo dois 
caminhos distintos, o primeiro se referencia no sentido histórico e o segundo numa 
provocação.  

Começando pelo segundo, sempre me preocupou certos discursos ditos científicos 
construídos para exibir diferenças sobre grupos, diferenças que são frequentemente 
motivadas a fim de sustentar discursos eugenistas e transfóbicos. Me antecipando, 
não estou de forma alguma dizendo que somos iguais, não somos. Porém, alguns 
discursos têm como propósito dizer que   um corpo é superior e outro inferior, por 
motivos variados, já vimos isso se repetir na história e o vemos até hoje.  

Também não estou interessada nesses trabalhos que flertam com hibridismo em 
deslegitimar o conceito de humanidade, pelo próprio motivo de que a humanidade 
foi utilizada como reguladora de certas violências. O que estou buscando nesses 
corpos que possuem características animalescas, ciborgues, tecno-científicas é 
propor uma reflexão sobre o limite do corpo, propor pensar outros corpos para além 
da limitação estabelecida no comum da ideia de “humano” – ou seja, a de que um 
corpo que deve permanecer e corresponder a uma série de propriedades que são 
constituídas como naturais, uma falsa permanência de elementos físicos que dentro 
de uma partícula diminuta da matéria sempre está em estado de mudança; e 
mudança esta nunca deve ultrapassar marcadores que possibilitem outras 
existências constituídas como monstruosas – corpos abjetos, corpos modificados, 
corpos que apontam para o ideal de “humano” e proclamam sua falsidade. 

Sobre o sentido histórico, estou recentemente fazendo uma pesquisa mais densa 
sobre a Operação Tarântula (1987), e me interessa saber o porquê de essa operação, 
deflagrada pela polícia civil do Estado de São Paulo com a finalidade de perseguir e 
exterminar a população de mulheres trans e travestis, possui tal nome. O motivo do 
nome "tarântula" me interessa,   justamente pelo contexto de limite e também pelo 
sentido moral. 

Por fim, "eclosão" é essa abertura para fora, abertura para além dos limites 
estabelecidos,   determinados e compreendidos como naturais, e nesse aspecto nada 
melhor do que exibir a  partir de um diálogo entre transgeneridade e corpo. 

￼66



A: Você afirma que trabalha as questões do corpo sob a perspectiva crítica da 
diferença. Nos   últimos tempos, corpos que foram esquecidos e desvalorizados 
têm se tornado mais presentes na arte contemporânea brasileira. Não obstante a 
importância política e estética desse reconhecimento, ainda há muitos obstáculos. 
Quais são os desafios de sustentar essa premissa crítica da diferença sem recair em 
homogeneizações ou referenciais identitários que podem   limitar a potência dos 
trabalhos? 

G.A.: Estou alinhada com um pensamento crítico sobre a diferença que pensa sobre 
raça em termos de questionamento, e não de uma afirmação do que raça poderia ou 
deve ser. 

Assim, quando faço evidente palavras a partir das quais referencio minha trajetória 
artística, é pelo motivo de que estou falando de mim, não estou interessada em uma 
possibilidade universal, determinista. Ainda que minha pesquisa esteja, obviamente, 
buscando conceber uma crítica contundente a esse local de falha, à raça, ao gênero, a 
outros tantos marcadores que são importantes, mas que no contemporâneo são 
reguladores de como um ser deve experimentar a sua própria humanidade, habitar e 
experienciar a vida, no sentido pleno do que vida é. 

Trabalho e me recordo diariamente pelo motivo da violência da diferença que chega 
a meu   corpo, assim viso conceber uma crítica ao sujeito da metafísica moderna, e 
que na contribuição   do aparato semiótico discursivo dessa crítica a própria palavra 
sujeito, em sua continuidade,   forneça mecanismos para possibilitar sua dissolução, 
no qual sua permanência não seja   efetivamente continuada em seu significativo, 
como me recorda [Gayatri Chakravorty] Spivak: “o sujeito soberano inaugura um 
Sujeito”.   3

Penso para além de tudo que é sumamente importante sinalizar que não devemos 
buscar um determinismo, essencialismo, fundamentado em aspectos raciais, de 
gênero, e outros atributos, mas que, pelo contrário, a crítica a essas questões não 
venha fazer com que a história da tragédia racial humana se repita. 

Referenciar a realidade em múltiplas possibilidades, sejam essas além de um limite 
do pensável, além dos limites estabelecidos no contemporâneo como reguladoras da 
vida humana, reguladoras da relação entre grupos, espécies, entre razão, 
espiritualidade, corpo. Eclodir aquilo mesmo que essas coisas significam. 

 Entrevista concedida ao Prêmio Pipa. https://youtu.be/koM3O72hJwo1

 Atravecar Escurecer, Bandeira hasteada pilotis MAR, 2022, Guilhermina Augusti. Crédito da imgem: 2

Beatriz Gimenes - MAR.

 SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Belo Horizonte: Editora UFMG, 2010, p. 25.3

￼67


	Entrevista: Guilhermina Augusti

