Entrevista:
Guilhermina Augusti



Guilhermina Augusti é artista plastica e estudante de Filosofia, nascida em Sao Paulo
e atualmente residente no Rio de Janeiro. Seu trabalho investiga a eclosao da
racialidade, abordando questdes relacionadas ao “corpo” em uma perspectiva outra
de humanidade, integrando elementos da natureza, geometria, simbologia e
adinkras. Essas questdes sao traduzidas em diversas linguagens como a serigrafia, a
arte digital, bandeiras e escrita.

Em 2022 recebeu o 8° Prémio Artes Tomie Ohtake, a edicao voltada para artistas
mulheres cis e trans e pessoas nao bindrias e foi premiada com a medalha da ordem
do mérito cultural carioca pela Prefeitura do Rio de Janeiro. No mesmo ano, foi a 5°
artista convidada a hastear uma bandeira no Museu de Arte do Rio e realizou sua
primeira exposicdo individual no Museu da Histéria e da Cultura Afro-Brasileira
(MUHCAB) intitulada “Atos/Simbologias”. Em 2023 foi uma das indicadas ao Prémio
Pipa.



Entrevista por Lucia Dias Costa Barros e Reinan Ramos dos Santos

Alter: Em 2023, vocé inaugurou sua primeira exposicao individual no Museu da
Histéria e da Cultura Afro-Brasileira, na Pequena Africa, no Rio de Janeiro. A
mostra chamada Atos/Simbologias esta dividida, como lemos no texto de
apresentacao do curador Caique Cavalcanti, “em trés eixos conceituais: habitar a
cidade, habitar a lua e eclosao” Em que medida a preocupacao com a elaboracao
conceitual ou filoséfica esta presente em sua pratica artistica? Tais dimensdes sao
separaveis?

Guilhermina Augusti: Todo meu arranjo conceitual e a constru¢ao das obras estdao
interligados, mas construirei um caminho que exiba de forma mais sucinta tal motivo.
Sou graduanda em filosofia e, além disso, a filosofia me acompanha extra ambiente
académico. Penso que frequentemente a filosofia se dissolve em outras linguagens
para investigar questoes variadas e densas, como acontece no meu trabalho com as
artes visuais — com isso, podemos compreender que nao é possivel fazer uma divisao
tao estrita entre conceito e pratica. Ainda, sempre sinalizo a filosofia como a principal
estrutura nos meus trabalhos, assim nao acredito em uma divisao entre ambas as
coisas, nao seria possivel separar o espectro visual materializado em pintura,
bandeira ou serigrafia da prépria motivacao filosoéfica.

Mas para além dessas informacdes, num parametro que atravessa meu trabalho e vai
além dele, pouco acredito no aspecto linguistico deslocado de um contexto pratico,
mesmo que essa linguagem produza significantes distintos de acordo com falante e
atos intencionais. Por exemplo, a palavra “escurecer’, bastante utilizada no meu
trabalho, significa segundo atos intencionais que atribuem a ela valores variados, que
fazem com que ela produza significantes distintos. Ou seja, esse "escuro" pode se
referir a um aspecto tonal, ou aquilo que torna um elemento diferente de outro por
atribuicdes ontoldgicas, sociais, raciais. Aqui temos duas compreensdes légicas que
nos fornecem concepgodes distintas da significacao de “escuro’, indeterminante ou
definitiva, visivel ou nao-visivel, eu ou outro, permanente ou uma fragilidade.

Digo todas essas coisas pelo motivo de que me lembram do fazer pintura, serigrafia
ou qualquer outro ato artistico visual pratico, no qual a utilizacao de objetos
geométricos como tridentes, circulos e flechas nas cores preto, verde e vermelho
possivelmente no Brasil se ligam a um contexto afro-brasileiro. Contudo, utilizo desse
espaco para responder a pergunta a partir de outro eixo, sinalizando que minha
pesquisa neste momento, agora, no que tange a filosofia e as artes visuais, esta
interessada em uma genealogia estética compreendida enquanto tradicao afro-
brasileira, estd interessada na totalidade signografica, na derrocada dos termos
raciais essencializadores, ou mesmo, nos termos de Achille Mbembe, na "declosao".

Por fim, acredito muito no gesto do improviso, seja no contexto musical como no
som de Djalma Corréa, na construcao geométrica como nos trabalhos de Rubem
Valentim e Yédamaria, em que o ato da improvisagdo esta intrinsecamente ligado a
um aspecto de tradicao, pelo motivo de conceber uma colisao, fissura, rachadura ou
mesmo corte com aquilo mesmo que o proprio sujeito negro pode figurar.

62



A: Em suas obras, vocé afirma combater a “fixacdo essencialista promovida pela
colonialidade”.! Isto, através de um trabalho de pesquisa que além de plastica e
visual, passa pela palavra e pelo discurso. Quais as suas estratégias para tornar
menos rigidos os espacos dominados por praticas artisticas e filoséficas nas quais
ainda perdura a metafisica moderna, ou seja, eurocentrada?

G.A.: Questao densa, como deve ser. Interessante, pois, em alguns pontos, essa
questdao me leva a primeira. Quando comecei a fazer artes visuais, eu senti uma certa
pressdao para que eu trabalhasse com certo conjunto contextual, frequentemente
direcionado a autoras travestis negras. Antes de qualquer colocagdao, me antecipo e
sinalizo que o problema que identifico ndo estd em poder falar sobre x ou y, pintar
sobre a ou b, mas atribuir que certa corporalidade deve tratar sobre tal questao, e
ainda tratar sobre essa questao em termos reducionistas.

Ocorre no circuito das artes visuais um fetichismo proveniente do préprio sistema
artistico  preocupado com questdes “identitarias” (leia-se entre muitas aspas),
neoliberal, que capta certas propriedades relevantes a ela a fim de tornar aquilo
vendavel. Espera-se que uma autora negra trabalhe certa visualidade e conceitue
delimitadamente, espera-se que uma autora feminina cis trabalhe com certa
visualidade e conceitue de forma delimitada seu trabalho, espera-se que uma autora
trans trabalhe com certa visualidade e conceitue delimitadamente seu trabalho -
sendo que esse "espera-se" esta frequentemente ligado a um conjunto fetichista,
reducionista, essencializador em um imaginario social que aloca também curadores,
criticos, galeristas e instituicoes.

Diante disso, tornar os espacos menos rigidos € compreender que ha muitas
camadas estruturadas em fazer com que as coisas permanecam as mesmas, ao
nomear o “diferente”, a “diversidade” e o “estrangeiro” como naturais. O que posso
fazer para mudar isso? Como mudar esse permanecer?

Todo dia continuamos, repetimos, e relembramos essa razao transcendental que se
consolidou nesses mais de 500 anos de Brasil, todo dia, como nomeia a filésofa
Denise Ferreira da Silva, reproduzimos a "arquitetura juridica e econémica da
diferenca racial’, de género e de tantas outras. Como descontinuar, como fazer com
que as coisas deixem de ser repetidas? A todo momento me recordo do meu esforco
de descontinuar as ideias de que quando “eu” me apresento, ou apresento um
trabalho, critérios como raca, género e outros dentro do campo da identidade
chegam primeiro, quase que me apresentam e me delimitam antes mesmo de eu
falar meu simples nome, e o que de fato eu sou.

Meu desejo esta em atribuir forcas para descontinuar as praticas de essencializagao,
determinacao e limitacdo do que eu possa ser ou fazer, forcas essas capazes de abalar
as coisas no intuito de que elas nao continuem, que as repeticdes dessas violéncias
seja interrompida.

Me lembro de minha bandeira“NEGROREFERENCIAR A REALIDADE — PRESENTIFICAR
O IMPOSSIVEL”.

63






A: Um dos seus trabalhos com maior visibilidade foi a bandeira ATRAVECAR
ESCURECER?, hasteada no Museu de Arte do Rio durante o primeiro semestre de
2022, fazendo de vocé a quinta artista a té-lo feito. A bandeira é um concentrado
dos temas que permeiam sua obra, como as questdes de raca e de género, o
problema da escrita, o geometrismo e abstracionismo afro brasileiros, a
simbologia Adinkra e o cromatismo. As palavras "atravecar" e "escurecer" podem
ser lidas na sua bandeira tanto no infinitivo quanto no imperativo. Mas vocé
reivindica o infinitivo. Por que?

G.A.: Assumindo que a realidade em que estamos inseridos, o real da colonialidade,
do capitalismo, das forcas tiranicas que promovem o desaparecimento de individuos
e comunidades inteiras pode chegar ao fim, ou seja, que as forcas que mantém
vigente esse real ndo é indestrutivel, e possivelmente é mais fragil do que podemos
imaginar. Com isso, ha sempre um “real” constituido como autoevidente, como
natural, como imutdvel em um jogo de permanéncia, mas essa proépria permanéncia
em si nao &, e nem deve ser tomada como inabalavel.

Quando faco o uso do signo da bandeira, primeiro, estou interessada em questionar
a propria ideia de bandeira enquanto um signo frequentemente vinculado a um
arsenal que produz contextos e condicoes de exclusao. No meu trabalho essa
materialidade esta investigando elementos tensionadores. Um signo levantado ao
céu que evidencia no infinitivo duas palavras que tensionam o proéprio leitor,
ATRAVECAR ESCURECER nao direciona a ninguém, ndo parte de ninguém, é um fazer,
um a ser-feito, um sendo feito, porém, um jamais feito.

Ainda na sua concepgdo, ambas as palavras se relacionam fortemente com outras.
"Atravecar" em sua origem estd relacionada com "atravessar'. Sempre que
atravessamos, partimos de um ponto x para oy, e o que fica no ponto x e o que ha no
ponto y é parte da questdao. Continuo descobrindo sentidos de ATRAVECAR. Até onde
as palavras chegam?

Uma provocacao inadequada que combina contextos de grupos especificos para a
criacao de uma nova palavra, que agora nao € individual. Esse aspecto ontolégico é
uma provacao mesmo, mas também é uma improvisacao, esse gesto de quebra de
ritmo de algo ja feito, um abandono de sentidos da linguagem, como se agora essa
palavra seguisse outras forcas que ndo fossem redutoras.

Escurecer é isso, obviamente tem um aspecto fisico tonal, préprio do sentido da
palavra, mas também carrega uma série de significantes que se relaciona com
grupos especificos.

Tive agora um breve pressagio da imagem especifica que veio a cabeca quando criei
a bandeira, entre essas duas palavras uma flecha vermelha. No ato de criagao me veio
o plano cartesiano, a geometria. E penso na geometria como esse campo que
possibilita um debate sobre a linguagem, sobre signo, sobre tantas outras coisas
indiziveis.

65



A: A simbologia Adinkra, que vocé investiga nas suas obras, tém signos que sao
baseados em corpos celestes, vegetais e humanos. No seu trabalho com artes
digitais vocé também explora figuras de animais. Essa perspectiva outra que a da
humanidade dialoga, em seu trabalho, com a questao da eclosao? De que modo?

G.A.: Penso que a melhor forma de responder tal questdo seja seguindo dois
caminhos distintos, o primeiro se referencia no sentido histérico e o segundo numa
provocacao.

Comecando pelo segundo, sempre me preocupou certos discursos ditos cientificos
construidos para exibir diferencas sobre grupos, diferencas que sao frequentemente
motivadas a fim de sustentar discursos eugenistas e transfobicos. Me antecipando,
nao estou de forma alguma dizendo que somos iguais, ndo somos. Porém, alguns
discursos tém como propdsito dizer que um corpo é superior e outro inferior, por
motivos variados, ja vimos isso se repetir na histéria e o vemos até hoje.

Também nao estou interessada nesses trabalhos que flertam com hibridismo em
deslegitimar o conceito de humanidade, pelo préprio motivo de que a humanidade
foi utilizada como reguladora de certas violéncias. O que estou buscando nesses
corpos que possuem caracteristicas animalescas, ciborgues, tecno-cientificas é
propor uma reflexao sobre o limite do corpo, propor pensar outros corpos para além
da limitacao estabelecida no comum da ideia de “humano” - ou seja, a de que um
corpo que deve permanecer e corresponder a uma série de propriedades que sao
constituidas como naturais, uma falsa permanéncia de elementos fisicos que dentro
de uma particula diminuta da matéria sempre estd em estado de mudanca; e
mudanca esta nunca deve ultrapassar marcadores que possibilitem outras
existéncias constituidas como monstruosas - corpos abjetos, corpos modificados,
corpos que apontam para o ideal de “humano” e proclamam sua falsidade.

Sobre o sentido histérico, estou recentemente fazendo uma pesquisa mais densa
sobre a Operacao Tarantula (1987), e me interessa saber o porqué de essa operacao,
deflagrada pela policia civil do Estado de Sao Paulo com a finalidade de perseguir e
exterminar a populacao de mulheres trans e travestis, possui tal nome. O motivo do
nome "tarantula" me interessa, justamente pelo contexto de limite e também pelo
sentido moral.

Por fim, "eclosao" é essa abertura para fora, abertura para além dos limites
estabelecidos, determinados e compreendidos como naturais, e nesse aspecto nada
melhor do que exibir a partir de um didlogo entre transgeneridade e corpo.

66



A: Vocé afirma que trabalha as questdes do corpo sob a perspectiva critica da
diferenca. Nos ultimos tempos, corpos que foram esquecidos e desvalorizados
tém se tornado mais presentes na arte contemporanea brasileira. Nao obstante a
importancia politica e estética desse reconhecimento, ainda ha muitos obstaculos.
Quais sao os desafios de sustentar essa premissa critica da diferenca sem recair em
homogeneizagdes ou referenciais identitarios que podem limitar a poténcia dos
trabalhos?

G.A.: Estou alinhada com um pensamento critico sobre a diferenca que pensa sobre
raca em termos de questionamento, e ndo de uma afirmacdo do que raca poderia ou
deve ser.

Assim, quando faco evidente palavras a partir das quais referencio minha trajetéria
artistica, é pelo motivo de que estou falando de mim, nao estou interessada em uma
possibilidade universal, determinista. Ainda que minha pesquisa esteja, obviamente,
buscando conceber uma critica contundente a esse local de falha, a raca, ao género, a
outros tantos marcadores que sao importantes, mas que no contemporaneo sao
reguladores de como um ser deve experimentar a sua propria humanidade, habitar e
experienciar a vida, no sentido pleno do que vida é.

Trabalho e me recordo diariamente pelo motivo da violéncia da diferenca que chega
a meu corpo, assim viso conceber uma critica ao sujeito da metafisica moderna, e
que na contribuicdo do aparato semiotico discursivo dessa critica a propria palavra
sujeito, em sua continuidade, forneca mecanismos para possibilitar sua dissolucao,
no qual sua permanéncia nao seja efetivamente continuada em seu significativo,
como me recorda [Gayatri Chakravorty] Spivak: “o sujeito soberano inaugura um
Sujeito”3

Penso para além de tudo que é sumamente importante sinalizar que ndao devemos
buscar um determinismo, essencialismo, fundamentado em aspectos raciais, de
género, e outros atributos, mas que, pelo contrario, a critica a essas questées nao
venha fazer com que a histéria da tragédia racial humana se repita.

Referenciar a realidade em multiplas possibilidades, sejam essas além de um limite
do pensavel, além dos limites estabelecidos no contemporaneo como reguladoras da
vida humana, reguladoras da relacdao entre grupos, espécies, entre razao,
espiritualidade, corpo. Eclodir aquilo mesmo que essas coisas significam.

T Entrevista concedida ao Prémio Pipa. https://youtu.be/koM3072hJwo

2 Atravecar Escurecer, Bandeira hasteada pilotis MAR, 2022, Guilhermina Augusti. Crédito da imgem:
Beatriz Gimenes - MAR.

3 SPIVAK, Gayatri Chakravorty. Pode o subalterno falar? Belo Horizonte: Editora UFMG, 2010, p. 25.

67



	Entrevista: Guilhermina Augusti

